
Psicologia e Educação 29

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

(Pós) modernidade, ética e educação
Ana Pedro*

Resumo: O objectivo deste trabalho consiste em examinar a relação entre modernidade,
pós-modernidade, ética e educação, bem como os principais limites e desafios que
se lhes colocam.
Com efeito, a importância de se re-pensar a educação neste novo contexto de pós-
modernidade advém da confrontação quotidiana com novos discursos científico-
tecnológicos interpretativos da realidade, da impossibilidade de não reconhecer as
profundas transformações que configuram aquele novo paradigma de racionalidade,
e cujas consequências ainda não conseguimos imaginar na totalidade, bem como da
emergência de um novo pensar ético.
Na construção de uma visão moderna baseada na racionalidade crítica dos projectos que
erege, opera-se um reducionismo daquela ao ser restringida à sua dimensão científica.
Contudo, esta hegemonia da modernidade não se livrou de críticas contundentes. O esgo-
tamento da racionalidade moderna é brandida desde Nietzsche a Heidegger, a Jurgen Habermas,
Horkheimer e Adorno (Escola de Frankfurt) e a Michel Foucault, François Lyotard e Gilles
Lipovetsky para os quais, a razão moderna é considerada como uma grande ilusão e responsável
pelos terríveis desastres praticados em nome da ciência e do progresso.
Neste debate entre modernos e pós-modernos, a questão fundamental residirá, em nosso
entender, nas consequências que poderão advir para a actual crise da educação e para
a crise de valores e do aparecimento de várias éticas, num mundo marcado por um
pensamento fortemente neoliberal.
Quais serão, então, as novas tarefas da educação neste novo contexto?
De acordo com o pensamento de Habermas, é possível uma educação ética das novas
gerações com base na razão e no agir comunicacionais. À educação caberá, por isso,
sensibilizar as novas gerações, desde a mais tenra idade, para o problema da ética
como fundamento da vida humana e ajudá-las a formar uma nova consciência axiológica,
crítica e reflexiva do mundo que as rodeia; um cidadão que participe activamente
nesse seu processo de formação.
Palavras-chave: pós-modernidade; educação; ética.

Post-modernity, ethics and education

Abstract: The aim of this paper is to examine the relationship between modernity,
post-modernity and ethics, and also their implications, challenges and bounds concerning
each of them.
We believe that the importance of rethinking teacher training stems from the daily
confrontation with new reality interpreting scientific-technological discourses, and from
the impossibility of not recognizing the profound transformations that configure this
new paradigm of rationality, and whose consequences one cannot yet fully imagine,
and from the emergence of a new ethical thinking.

_______________
* Universidade de Aveiro, Departamento de Ciências da Educação. E-mail: ana.pedro@ua.pt



Psicologia e Educação30

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

In the construction of a modern vision based on the critical rationality of the projects
that it sets up, this rationality is sometimes restricted to its scientific dimension.
Nevertheless, this hegemony of modernity has not been spared strong criticism. The
collapse of modern rationality has been discussed from Nietzsche to Heidegger, from
Jurgen Habermas, Horkheimer and Adorno (the Frankfurt School) to Michel Foucault,
François Lyotard and Gilles Lipovetsky who consider modern reason as a great illusion
and who see it as responsible for the terrible disasters practiced in the name of science
and progress.
In this debate between modern and post-modern, the fundamental question will reside,
to our mind, in the consequences that may have an impact in the current crisis of
education and in the crisis of values and also in the development of several ethics,
in a world strongly influenced by neoliberal thought.
Which is, then, the new role of education in this new context?
According to the thinking of Habermas, new generations can have access to an ethical
education, if it is based on reason and in communicational acting. Education would
have as its role, therefore, to sensitize new generations, from their youngest age, to
the problem of ethics as the foundation of human life and to help them build a new
ethical consciousness, critical and meditative of the world that surrounds them; a citizen
that would actively participate in his/her own training process.
Nevertheless, we consider that this task does not belong exclusively to school but
to the whole of society, which aims to become increasingly democratic.
Keywords: Post-modernity; education; ethics.

1. O contexto da modernidade1 e da
pós-modernidade

O que é modernidade? Como uma pri-
meira aproximação, digamos simples-
mente o seguinte: o termo ‘modernida-

de’ refere-se a modos de vida e de or-
ganização social que emergiram na
Europa cerca do século XVII e que ad-
quiriram, subsequentemente, uma influ-
ência mais ou menos universal (Giddens,
1998:1).

_______________
1 A par do conceito modernidade surgem outros conceitos afins, tais como, modernismo e modernização,

mas que divergem do sentido do primeiro. (Hargreaves,1998). Tal deve-se ao facto de, no início, a modernidade
associar numa mesma experiência modernismo e modernização. No entanto, à medida que a modernidade
se foi generalizando e tornando num princípio legitimador indiscutível da experiência, estes conceitos foram
obtendo a sua autonomia noutras áreas com as quais se passaram a identificar. Assim, enquanto modernidade
se refere a uma experiência caracterizada por um conjunto de rupturas face aos valores e às normas tradicionais,
as quais perdem a sua natureza indiscutível e deixam, consequentemente, de se impor a todos com a mesma
força de obrigatoriedade, modernismo reporta-se a um movimento estético - a que corresponde a uma modalidade
de gosto nos diferentes domínios da arquitectura e da arte (literatura, pintura, música) e a um movimento
ético. Caracteriza-se, sobretudo, pela sobrevalorização da experiência do presente, pelo imperativo da invenção
incessante de novos modelos estéticos e, ainda, pelo predomínio da representação do fluido e do efémero
sobre o perene e o transcendente. Por sua vez, no domínio ético, manifesta-se na procura constante de novos
modelos e de novas normas de comportamento a par da mudança e das transformações do presente, motivada
pelos desafios que as inovações técnicas colocam ao homem. No que diz respeito à modernização, trata-
se de um processo técnico e económico marcado pelo imperativo de renovação. De um modo geral, podemos
afirmar que a estrutura uniformizadora do pensamento e do conhecimento associada à modernidade resultou
da apologia da Ciência, construtora do pensamento objectivo e da crença na tecnologia instrumento de dominação,
quer ao nível do ambiente natural quer ao nível da condição humana.



Psicologia e Educação 31

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

A Modernidade está associada a um con-
junto de ideias e atitudes perante o mundo
de autonomia, liberdade, primado da
subjectividade, primazia e centralidade do
indivíduo como sujeito de direitos e de
decisões, pluralismo e ideologia, confian-
ça na hegemonia da racionalidade da
ciência e da tecnologia para explicar os
fenómenos da natureza e da cultura, e cujas
consequências ainda estamos longe de
poder avaliar com todo o rigor, predomí-
nio cada vez maior da informática -
pautadas por um constante exame crítico
da razão e por uma tendência permanente
que apontam para um dinamismo e uma
mudança incessantes.
É em As Consequências da Modernidade
que Giddens (1998:3) caracteriza a soci-
edade moderna desenvolvendo uma inter-
pretação sobre as descontinuidades do de-
senvolvimento social, através de mudan-
ças, as quais, nos últimos três ou quatro
séculos…têm sido tão dramáticas e de
impacte tão vasto que o nosso conheci-
mento de períodos de transição anteriores
apenas de forma limitada pode ajudar-nos
a tentar interpretá-las.
Para além disso, essas descontinuidades a
que o autor se refere e que separam as
instituições sociais modernas das ordens
sociais tradicionais, são ainda caracteriza-
das pelo facto de poderem ocorrer con-
soante o ritmo da mudança (verificável em
todas as esferas a uma velocidade extre-
ma), o alcance da mudança (as
interconexões de diferentes áreas geram
ondas de transformação social a nível
global), e a natureza das instituições
modernas (a modernização não ocorre de
um modo uniforme pelas diversas regiões
do globo); (Giddens,1998:4).
Por sua vez, em A condição pós-moderna,
Jean-François Lyotard (2003:12) refere que
o período da modernidade tem sido regido
pelo poder de certas metanarrativas, no-

meadamente, hegelianas e marxistas que
procuraram explicar tudo à luz de uma
única teoria ou princípio, e que o pós-
moderno é a incredulidade em relação às
metanarrativas, pelo que há a necessidade
de valorizar as “pequenas narrativas”.
Para Touraine (1994), as duas categorias
fundadoras dos tempos modernos são a
racionalidade e a subjectividade, catego-
rias aparentemente contraditórias, mas que
se completam mutuamente, na medida em
que o ser humano procura avançar através
da ciência e da racionalidade, mas tam-
bém pretende afirmar-se enquanto sujeito,
com toda a sua subjectividade: a razão e
o Sujeito, que podem realmente unir-se,
e que o agente desta união é o movimento
social, isto é, a transformação da defesa
pessoal e cultural do Sujeito em acção
colectiva dirigida contra o poder que
submete a razão aos seus interesses. A
modernidade é refractária a todas as for-
mas de totalidade, e é o diálogo entre a
razão e o Sujeito, que não pode ser rom-
pido nem terminado, que mantém aberto
o caminho da liberdade (Touraine,
1994:394).
A experiência moderna denota, assim, a
vivência de uma certa ambivalência asso-
ciada à emergência do sujeito, entendido
não só enquanto elemento autónomo, mas
também como elemento de sujeição ao
imperativo ditatorial do novo e da mudan-
ça. Desta duplicidade, o sujeito moderno
experiencia uma consciência dilacerada
(Lipovetsky,1989,1994).
Quando este imperativo ditatorial procura
transformar a diferença em norma, incorre
num paradoxo lógico que faz equivaler
todas as diferenças elegendo-as como a
norma, geradora de um contexto propício
ao aparecimento da pós-modernidade.
Mas, é a partir do momento em que a
experiência tradicional perde o seu sentido
fundador e atinge o seu limite máximo,



Psicologia e Educação32

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

i.é, o estado de an-arquia (no sentido
etimológico do termo, de algo que se
perdeu ou de que se esqueceu o sentido,
ou ainda, o fundamento originário da sua
razão de ser, a arque) que a modernidade
se instala, exigindo um novo processo
fundador de sentido(s).
Ao romper com a ordem transcendente2

que serve de fundamento à tradição, a
modernidade situa no horizonte da própria
história o sentido para a experiência do
sujeito estando, por isso, associada a uma
consciência de solidão do homem, devido
ao sentimento de abandono dos deuses e,
desse modo, estar completamente entregue
ao seu destino num mundo onde, não raras
vezes, a injustiça e a maldade são recom-
pensadas, ao passo que a justiça, a ver-
dade e a bondade estão acompanhadas por
infelicidade e solidão.
A crítica constitui outro aspecto dominan-
te caracterizador da modernidade associ-
ado à natureza racional do fundamento das
opiniões e das decisões, tanto na esfera
do saber como nas esferas política
(Habermas, 1998), estética e ética
(Lipovestky, 1994,2007)
Por outro lado, no mundo moderno, ve-
rifica-se a passagem de uma visão
cosmocêntrica para uma visão
antropocêntrica da realidade que conduz
à descoberta da subjectividade, da autono-

mia, da livre escolha pessoal, da liberdade
e da consciência dos direitos fundamentais
que assistem o ser humano.
Para Hegel3, o princípio do mundo mo-
derno reside na liberdade da subjectividade,
na sua superioridade, mas também na sua
vulnerabilidade à crise, na medida em que
o mundo é, simultaneamente, um mundo
do progresso e de espírito alienado de si
próprio. Por isso, Hegel propõe o poder
unificador da intersubjectividade contra a
raiz autoritária da razão.
No entanto, para Heidegger (1993), devi-
do à compreensão pré-ontológica do Ser,
segundo o qual, é o mundo que institui,
em primeiro lugar, o contexto a partir de
cuja compreensão nos podemos deparar
com o ente, o ser humano, está origina-
riamente comprometido na relação de
mundo, no qual não existe um eu isolado,
mas sim um eu-com-os-outros, em que a
pessoa humana se define pela transforma-
ção reflectida de si e do seu meio ambi-
ente.
No entanto, apesar da valorização da
subjectividade, em que o ser humano se
assume como o autor da sua própria
história, e adquirida, finalmente, a cons-
ciência da sua influência decisiva enquan-
to factor de acção e de transformação de
si e do mundo, instaura-se uma tendência
cada vez maior do individualismo, do
consumismo e do egocentrismo, eivado de
um narcisismo do sujeito excessivamente
preocupado consigo mesmo, exaltador do
consumismo materialista como objectivo
máximo de vida, facto que comporta um
extremo empobrecimento das relações
pessoais e sociais.

_______________
2 Depois das lutas religiosas que caracterizaram,

no início, o processo de secularização, a moderni-
dade adopta o princípio da tolerância como prin-
cípio regulador da convivência entre os homens,
apesar de estes poderem continuar a defender
opiniões divergentes e de professarem credos dife-
rentes. A este ideal moderno de tolerância está
associado aquilo que Max Weber (1864-1920) de-
signava por pluralismo dos valores. É neste sentido
que a modernidade era por si designada de desen-
cantamento do mundo, devido à perda das referên-
cias mítico-religiosas que, para o homem da tradi-
ção, conferiam sentido e coerência à sua experiência
e ao seu destino.

_______________
3 http://www.mundodosfilosofos.con.br/

hegel3.htm Conjunto de textos de Hegel sobre a
dialéctica hegeliana, o Senhor e o escravo e con-
cepção dialéctica da história e da filosofia. Con-
sultado a 15/12/07.



Psicologia e Educação 33

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

Para além disso, tudo é questionado4,
problematizado e sujeito a uma diversida-
de imensa de interpretações sobre o mundo,
a sociedade, os valores, a vida e a iden-
tidade, no sentido em que nenhuma pers-
pectiva moderna passou a ser considerada
como única em validade e legitimidade
fundacional ou passou, sequer, a ser con-
siderada como inquestionável e a única
interpretação correcta. Todavia, esta situ-
ação é igualmente responsável pelo apa-
recimento de crises subjectivas onde a
maior parte das pessoas se sente insegura
num mundo confuso face à imensidão de
possibilidades de interpretação e onde o
ser humano, segundo Kierkegaard (2002),
se encontra perdido no labirinto do pro-
gresso mecânico, desamparado e quase
desesperado: a sua única esperança reside,
então, na compreensão da existência.
Com a modernidade, percebe-se também que
a liberdade é constantemente mediada por
uma outra realidade concreta relativa ao
espaço e ao tempo, i.é, por referência a uma
corporeidade e a uma história humana es-
pecífica e particular de cada um. Neste
sentido, a liberdade é sempre limitada e
circunscrita não só ao espaço individual, mas
também ao espaço ocupado pelo outro, o
que impõe, inevitavelmente, a aceitação de
regras. Mas, se por um lado, alcançamos um
grau muito maior de liberdade individual,
por outro, caímos no risco de considerar os
outros como objectos e instrumentos.
Com o advento da época moderna,
enfatizou-se a concepção racionalista do
ser humano como res cogitans e consciên-

cia-de-si, num dualismo da ideia racionalista
do ser humano diferente do dualismo pla-
tónico, pois, a res cogitans separa-se do corpo
como res extensa, não para se elevar até à
contemplação do mundo das Ideias (Fédon),
mas para melhor conhecer e dominar o
mundo (Discurso do Método).
É, então, sobretudo a partir de Descartes,
que o interesse das discussões se centra
mais no sujeito enquanto cogito ergo sum
transformando-se em juíz da verdade, em
que a reflexão e a análise crítica passam
a ser profundamente valorizadas.
Todavia, o Iluminismo, ao exacerbar o
sentido da emancipação humana, caíu num
sistema de opressão em nome da liberdade
humana. Por isso, Nietzsche (1987) afirma
que a razão não é mais do que a vontade
perversa de poder, ambição essa que a
razão oculta.
Devido a essa sede de poder, Horkheimer
e Adorno em A dialética do esclarecimen-
to5, enveredam por um cepticismo perante
a razão, na medida em que consideram que
quer a economia capitalista quer o estado
moderno tudo reduzem ao horizonte limi-
tado da racionalidade: em última análise,
tal significa reconhecer que a razão é
potencialmente destruidora, não faltando,
para isso, exemplos: desde os campos de
concentração e esquadrões da morte, às duas
guerras mundiais e às ameaças de aniqui-
lação nuclear (Hiroshima e Nagasaki).
As análises da Escola de Frankfurt evi-
denciaram, assim, as terríveis consequên-
cias da razão científica que, quando aban-
donada a si mesma renunciando à sua força
crítica, chega a justificar até a exploração
do ser humano.

_______________
4 Para Giddens (1998), o facto de as sociedades

modernas terem atingido um estado de elevada
reflexividade permitiu-lhes analisarem-se retrospec-
tivamente (modernização reflexiva), pelo que, não
é de admirar que, à luz dessa reflexividade, os
modelos tradicionais de desenvolvimento das soci-
edades criem problemas e gerem dilemas tão fun-
damentais que questionam qualquer movimento de
acordo com esses princípios.

_______________
5 Bailão, a. 2007, A dialética do esclarecimento:

o olhar crítico de Adorno e Horkheimer sobre a história
do homem. (http://chacombolachas.wordpress.com/
2007/12/02a-dialetica-do-esclarecimento-o-olhar-criti-
co-de-adorno-e-horkheimer-sobre-a-historia-do-ho-
mem/). Consultado a 13/01/08.



Psicologia e Educação34

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

2. Pós-Modernidade6: alguns limites

Mas, se a modernidade trouxe grandes
conquistas marcadas pela construção de um

mundo mais democrático, pela defesa dos
direitos humanos, pelo avanço técnico-
científico, entre muitos outros aspectos,
nem sempre estes avanços corresponderam

_______________
6 Antes de manifestarmos a nossa opinião re-

lativamente à problemática da modernidade/pós-
modernidade, gostaríamos de apresentar alguns
pontos característicos da pós-modernidade sintetiza-
dos por Azevedo (1993), necessários à sua compre-
ensão: 1. a pós-modernidade surge pela invalidação
histórica e cultural das grandes análises
(Giddens,1998). As perspectivas filosóficas, políti-
cas ou religiosas típicas da modernidade que pre-
tendiam dar uma visão unitária e integrada explicativa
dos diversos fenómenos, passam agora a constituir
meras narrações estilizadas e não objectivas da
realidade em consequência dos eventos históricos,
entretanto, registados  (totalitarismos, dizimação de
populações, ..). Instala-se, assim, um ambiente de
suspeita quanto às ideias da modernidade, pela
falência das utopias criadas. O desejo de escapar
a um mundo duro e de cuja transformação já não
se tem esperança, é exacerbada a individuação, a
fuga da realidade, a falta de ideais comuns, bem
como a falta de sentido da vida. 2. na pós-moder-
nidade, emerge uma ruptura com os grandes mo-
delos epistemológicos, e as suas pretensões de
verdade, objectividade e universalidade. O
determinismo das leis da natureza, como refere
Prigogine (1996: 26-27), foi posto em questão. Esse
modelo, teve um imenso sucesso. A explicação de
qualquer fenómeno natural, em termos de leis
deterministas, parecia estar à disposição e, uma vez
que contassemos com essas leis básicas, daí deri-
varia todo o resto (a vida, nossa consciência hu-
mana) por simples dedução. Com isso, as leis é que
existem, não os eventos. A descoberta das instabi-
lidades reconhecida nos vários sistemas, o conceito
de caos, de probabilidade, a consideração da
irreversibilidade do tempo, entre tantas mutações em
conceitos antes formulados como certezas, abrem
uma nova perspectiva da natureza. As diferencia-
ções sócio-humanas também emergem como factos,
bem como, a variabilidade humana, as
heterogeneidades, e não as unicidades, tal como
Morin (1996:46-47) explica: Expulsou-se o sujeito
da antropologia, para só ver estruturas, e ele tam-
bém foi expulso da sociologia. A consideração da
existência do sujeito, sua reposição nas ciências
humano-sociais que vem se processando sob vari-
adas formas, trouxe a implicação necessária de se
considerar o princípio da incerteza nas vidas e na
história humanas. 3. Uma última característica da

_______________
era pós-moderna: minimiza o sentido emancipador
da história que o moderno dá ao homem, através
dos mitos do progresso, da salvação e da constru-
ção da própria história. Não é negado este sentido,
mas sua unicidade (Azevedo, 1993:91). Com a in-
tensificação da fragmentação da realidade social e
cultural desencadeada pelas tecnologias, pela comu-
nicação de massa, pela informação instantânea e sem
possibilidade de proceder a qualquer reflexão de
natureza mais profunda, resvala-se para uma
multiplicidade de sentidos sem sentido e para a perda
de referências mais sólidas. Conforme Moraes
(2000:212), encontramo-nos numa nova era quando
a produção da cultura tornou-se integrada à pro-
dução de mercadorias em geral: a frenética urgên-
cia de produzir bens com aparência cada vez mais
nova. O impacto instantâneo prevalece sobre os sig-
nificados e a falta de profundidade de grande parte
da produção cultural actual é posta em evidência.

Assim, e em nosso entender, qualquer discurso
sobre a pós-modernidade resulta ambíguo, dada a sua
natureza polissémica, acrescida de alguma polémica.
De certa forma, este termo é indefinível, fluido e
inconsistente. Inclusivamente, julgamos também que
o seu nome é contraditório, uma vez que recorre a
uma definição histórica – pós – para denominar um
movimento cultural em ruptura com o historicismo.
No entanto, na esteira de Azevedo (1993) e Goergen
(1997), consideramos tratar-se de uma transição, pois,
não conseguimos sair completamente do campo da
modernidade nem conseguimos estar integralmente
na pós-modernidade. Com efeito, modernidade e pós-
modernidade não se encontram numa relação de
superação de uma pela outra, mas numa relação
dialética (Goergen,1997:63).

E, muito embora Adorno e Horkheimer, Rorty,
entre muitos outros autores pós-modernos, estejam
preparados para romper com a forma de pensar
agressiva, que vê a natureza como a coisa a ser
dominada e que concebe a ciência e a tecnologia
como instrumentos de dominação, não podemos negar
que esta ainda é uma forma dominante de pensar
da maior parte das elites económicas, políticas e
intelectuais do mundo. Não é claro, por isso, que
exista uma ruptura da pós-modernidade com o
pensamento dominante da modernidade. É neste
sentido que, para Harvey (1996), o termo pós-
moderno não significa uma mudança de paradigma,
mas um conjunto de pressupostos, experiências e
proposições de um período já existente.



Psicologia e Educação 35

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

a uma realização profunda do existir
humano.
Na verdade, tal como já referimos anterior-
mente, a crença absoluta na razão, no pro-
gresso, no nacionalismo, no capitalismo e no
socialismo, tinham dado mostras evidentes de
fracasso (fascismo, nazismo, comunismo),
pelo que era urgente operacionalizarem-se
novas mudanças de paradigma; de um
paradigma eurocêntrico, de cunho colonialista,
imperialista e capitalista, para um paradigma
policêntrico de orientação pluralista.
Contudo, era um facto que o processo
civilizacional da modernidade comportava
inúmeras consequências nefastas para o
sujeito que alteraram significativamente o
seu quotidiano, tais como: a possibilidade
eminente de uma guerra nuclear, catástofres
ecológicas, explosão demográfica e
consequente urbanização caótica e
desumanizante, industrialização ao serviço
do consumismo, desemprego, ciência e
técnica ao serviço da guerra e da violência,
actividade económica movida exclusiva-
mente pelo lucro e desmobilização das
estruturas reguladoras do Estado.
Daí, o conjunto de críticas que se teceram
em torno do processo de modernidade
marcadamente caracterizado pela descon-
fiança da razão, desaparecimento de
dogmas, agnosticismo, subjectivismo,
pluralidade ideológico-cultural com forte
tendência eclética, crise de valores,
narcisismo, hedonismo do prazer fácil e
imediato, flexibilidade de costumes,
permissividade e fragmentação religiosa e,
ainda, o consumismo ditado pela nova
ordem económica mundial baseada na
hegemonia do livre mercado globalizado.
Mas, se por um lado, as novas técnicas
de comunicação nos aproximaram uns dos
outros dando-nos a consciência alargada
de pertencer a um mundo só, por outro
lado, deparamo-nos com um novo fenóme-
no, segundo o qual, os média usam a

publicidade não só para vender mercado-
rias, como também para oferecer política,
religião, cultura, sexo, viagens, moda e bens
de consumo, pelo que, consumir, passa a
ser sinónimo de participação, inserção social
e até exercício de cidadania.
Para além disso, o capitalismo adquiriu
pretensões de se assumir como o único
sistema válido e possível, sem outras al-
ternativas, devido à falência do projecto
socialista que, tal como se realizou na
Europa do Leste, desabou, com consequên-
cias inevitáveis ao nível da perda de alguns
direitos sociais anteriormente adquiridos, da
flexibilidade, da subcontratação em condi-
ções desumanas, do desemprego, dos bai-
xos salários e dos deslocamentos. Ora, tais
factos, como sabemos, reduzem enorme-
mente as possibilidades de uma maior justiça
social ao mesmo tempo que os sujeitos são
friamente seleccionados em função do mais
apto, possuindo valor de meras mercado-
rias.
Com a pós-modernidade, dá-se, então, o
reconhecimento da impotência e da falibi-
lidade do pensamento e da razão e é re-
jeitado o conceito da ideia clara e distinta7.

_______________
7 É neste sentido que se verifica, na literatura

e na pintura, uma ênfase do irracional, do non-sense.
As ciências sociais, por sua vez, recusam qualquer
princípio ou regra sócio-cultural universal, e na fi-
losofia, esta atitude traduz-se no nihilismo e no
relativismo. Para um estudo mais aprofundado sobre
a genealogia da pós-modernidade pode consultar-se
Hall (1999.34-46), o qual refere cinco cortes
epistemológicos principais que tiveram forte impacto
no descentramento do sujeito cartesiano e na poste-
rior elaboração da noção de pós-modernidade, a saber:
a) Marx; b) Freud, com a releitura lacaniana do seu
sujeito; c) Saussure, com a ideia de que a língua é
um sistema social e não individual; d) os movimentos
do final da década de 60, como o Feminismo, e, por
fim, e) Foucault, com a noção de poder disciplinar
como regulador dos comportamentos dos sujeitos.
Souza; S. Modernidade, pós-modernidade e educa-
ção: como começar segunda-feira de manhã? (http:/
/www.elton.com.br/FSDB/TI-FSDB-Esp-Texto1-
Souza.pdf). Consultado a 15/12/07.



Psicologia e Educação36

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

Por outro lado, na sociedade-mercado,
o Outro é facilmente considerado uma
ameaça levando a que cada um se en-
cerre nos limites da sua subjectividade,
conduzindo ao esquecimento do outro
ou, em casos-limite, à sua rejeição.
Sucede, então, que as batalhas de ou-
trora deram lugar às guerras culturais
de hoje que ocorrem entre culturas es-
tranhas entre si, em que todos, brancos
e negros, homens e mulheres, adeptos
de uma religião ou de outra, ou mesmo
sem religião, nada mais são que inimi-
gos.
Paralelamente a este conjunto de factos
com os quais lidamos no dia-a-dia, tam-
bém é possível constatar a existência de
situações de evidente respeito pela
alteridade e compreensão das diferen-
ças através do aparecimento de vários
movimentos sociais (mulheres, crianças,
homossexuais, negros, ecologistas), bem
como de movimentos de pensamento
anti-autoritário, que valorizam a auten-
ticidade, a descentralização, a democra-
tização, o poder da imaginação sobre
a materialidade.
Consequência do que acabamos de afir-
mar, o pensamento pós-moderno cons-
titui expressão inevitável de uma crise
relativamente aos modelos éticos conven-
cionais e tradicionais, dada a acentuada
pluralidade de concepções e de compor-
tamentos no campo moral, a perda de
eixos matriciais comuns, a confusão de
valores, num contexto de globalização do
paradigma neoliberal, que se vai impon-
do como se fosse a única alternativa
viável (Lipovetsky, 2007).
A estes factos, acresce a enorme difi-
culdade em responder satisfatoriamente
às novas questões que a bioética nos vai
colocando, ou ainda,  a necessária
(re)formulação da resposta para antigos
problemas morais.

O homem pós-moderno, orientado pela
sua vontade e desejo de autonomia,
passa agora a agir somente em obedi-
ência a si mesmo (liberdade) e não em
relação ao bem e à verdade comuns
(princípio da utilidade). Assim sendo,
nunca como agora, alguns valores típi-
cos da sociedade moderna, como a
liberdade, a dignidade e os direitos
humanos, correm permanentemente o
risco de desaparecer.
O materialismo exacerbado não tem,
pois, em consideração o equilíbrio dos
recursos naturais e, incentivado por uma
cultura tecnocrát ica e  pela  moral
utilitarista, vemos instaurar-se cada vez
mais uma tendência para avaliar a im-
portância das coisas e das pessoas, com
base na sua funcionalidade imediata.
A perspectiva pós-moderna hedonista
identifica a felicidade com todas as for-
mas de prazer substituto da virtude.
Todo o prazer possível é legítimo, pelo
fato de que possa ser experimentado e
não porque seja  moralmente bom
(Lipovetsky,2007).
A sociedade de hoje organiza-se em fun-
ção de uma ética individualista em que
o mais importante é tirar vantagem de
tudo. Não importam, por isso, os gra-
ves problemas sociais de pobreza e ex-
clusão, o acentuar da crise ambiental,
o desequilíbrio da acumulação de rique-
za, o aumento de violência e dos pre-
concei tos  sociais ,  a  corrupção,  o
clientelismo, o autoritarismo, o oportu-
nismo e tantas outras práticas de abuso
de poder e ganância irresponsável.
A nossa sociedade assume, assim, uma
vertente característica paradoxal, uma
vez que a par das dimensões negativas
acima referidas, regista-se, igualmente,
o aumento de consciência na defesa dos
direi tos  pela  dignidade humana
(Lipovetsky,2007).



Psicologia e Educação 37

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

A globalização8 e a informacionalização
(Castells, 2007:85), causaram um impac-
to gigantesco sobre a sociedade geran-
do, em última análise, uma enorme
população excluída.
Por sua vez, devido ao uso da comuni-
cação e dos média, surgiram novas formas
de interacção no mundo, novas formas de
relação social, bem como um novo olhar
sobre o outro e sobre si mesmo (Castells,
2007).
Na verdade, as relações que antes eram
realizadas face-a-face assumem, agora,
características mediáticas, sendo possível
relacionarmo-nos com pessoas que estão
em lugares distantes do planeta (fenómeno
da globalização).
Adorno e Horkheimer (Escola de Frank-
furt), consideram que a “indústria cultu-
ral”, extremamente manipulativa, é forte-
mente responsável pelo isolamento a que
destina as pessoas, influenciando o seu
juízo crítico e racional e submetendo-as,
incansável e intencionalmente, à publici-
dade e ao consumo dos produtos que quer
vender.

A liberdade de escolha não passaria, então,
de uma pura ilusão para o consumidor,
sendo o conformismo o corolário máximo
da indústria cultural. Trata-se, por isso, de
obter o lucro a partir da domesticação das
populações contemporâneas (Domingues,
1999).
Uma das características da Indústria
Cultural consiste na repetição de fórmulas
consagradas, como a música popular ro-
mântica e as histórias de happy ending;
ou seja, não há o conhecimento do ouvinte
frente a uma nova música, mas sim o
reconhecimento. Mesmo ao ouvir a músi-
ca pela primeira vez, ela já tem uma
fórmula familiar. O ouvinte passa, então,
por um processo de reconhecimento, o que
faz com que ele aceite e goste desta “nova”
música. Com isso as pessoas têm os seus
sentidos e desejos entorpecidos, limitan-
do, assim, o exercício da sua sensibilidade
(Thompson, 1995).
O consumismo surge, agora, como uma
mentalidade dominada pela técnica que
pretende transformar-se no seu motor e
penetrar no íntimo da vida de todos como
um princípio de vida, moldando as pes-
soas de tal maneira, que estas se deixem
seduzir pela procura insaciável e constante
de tudo o que é novo, sonho ou desejo;
deste modo, o prazer e a felicidade estão
sempre para além do que já foi alcançado
caindo-se, assim, numa escravização do
desejo (Thompson, 1995).
A indústria liberal de bens de consumo e
lazer desfigurou as necessidades básicas
do ser humano, de tal modo que já nem
ele as reconhece, pelo que a satisfação dos
prazeres assim gerados estão, uma vez
mais, apenas ao alcance de quem tem
dinheiro, desvirtuando-se aqueles que estão
preocupados em “ter mais” prazer, do que
“ser mais”.
Por sua vez, as ameaças ecológicas (a
poluição química nos mares suficiente para

_______________
8 Globalização como conceito se refere tanto

à compreensão do mundo quanto à intensificação
da consciência do mundo como um todo…A menção
à ideia de desglobalização por assim dizer, tenta-
tivas de desfazer a compreensão do mundo deve-
nos relembrar que o que correntemente chamamos
de globalização é um processo longo, desigual e
complicado (Robertson;1992:8-10). Nessa linha de
pensamento, Castells (2007:85,86) adverte-nos ain-
da mais claramente que se a globalização e a
informacionalização, determinadas pelas redes de
riqueza, tecnologia e poder estão a transformar o
nosso mundo, possibilitando a melhoria da nossa
capacidade produtiva, criatividade cultural e poten-
cial de comunicação, ao mesmo tempo, estão a privar
as sociedades de direitos políticos e privilégios…a
repentina aceleração do tempo histórico, aliada à
abstracção do poder numa rede de computadores,
tem vindo a desintegrar os actuais mecanismos de
controlo social e de representação política. É neste
sentido que vemos instalar-se o caos, a desordem
e a ausência de controlo de cada um sobre as suas
próprias vidas, o seu meio, os seus empregos.



Psicologia e Educação38

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

destruir o plâncton que renova uma boa
parte do oxigénio da atmosfera; o “efeito
estufa” derivante dos poluentes atmosfé-
ricos que atacam a camada de ozono, a
destruição de grandes áreas de floresta
tropical que são uma fonte básica de
oxigénio renovável; e a exaustão das terras
férteis como resultado do uso intensivo de
fertilizantes artificiais, entre outros), con-
tinuam a constituir uma preocupação se-
cundária guiadas pela procura exclusiva do
lucro.
O pensamento pós-moderno, é ainda,
marcado pela provisoriedade e pela
efemeridade, no sentido em que se cons-
titui como um processo de rejeição do uno,
do imutável e do eterno em direcção à
diferença, à pluralidade, à mudança e ao
contingente. Tudo é provisório, porque as
nossas estruturas de pensamento são ins-
táveis e mutáveis. Tudo é considerado
como produto do tempo e do acaso. A
contingência é, portanto, o princípio do
pensar, de modo que vivemos num mundo
consciente de que não há estruturas só-
lidas e essenciais: o provisório, o efémero
e o temporário tornaram-se mais expres-
sivos que o eterno, o imutável e o subli-
me, pelo que é urgente desenvolver um
pensamento que promova uma estratégia
inteligente capaz de fazer face à incerteza
e à contingência.
Hoje assistimos, portanto, a uma perda do
sentido ético, um grande vazio de sentido
(Lipovetsky,1989), fruto do homem
consumista, bem como à deterioração das
relações humanas caracterizada pela indi-
ferença em relação à vida, seja de animais
ou de pessoas, sem uma forte ligação com
um sentido e com valores que, evidente-
mente, não devem servir de algemas ou
grilhões, mas de ajuda e protecção.
Chama-nos ainda a atenção, o grande
pluralismo de valores, numa proliferação
do relativismo, sob a égide do “não existe

nada de absoluto”, do “vale tudo”. Mer-
gulhamos, assim, no campo do instável,
do banal, do “viver cada instante”, do “aqui
e agora” à margem de toda e qualquer
referência.
No entanto, a par desta crise de valores,
é possível identificar ainda espaços de
valorização de liberdade individual que
incentivam o sujeito a encontrar critérios
para o seu comportamento a partir de si
mesmo, da sua razão e liberdade, assumin-
do uma atitude autónoma e crítica face aos
valores tradicionais.

3. Pós-modernidade e educação: desa-
fios e possibilidades

Perante o cenário pós-moderno paradoxal
descrito, em que tudo é incerteza,
efemeridade, mutabilidade e fluídez, mas
também defesa da liberdade humana e
autonomia individuais, de que modo é que
podemos pensar que estas questões influ-
enciam a educação?
Como educar o homem de amanhã?
Nesta era em que muitos docentes vivem,
conscientemente ou inconsciente, o mal-
estar da modernidade (Hargreaves,1998),
quais são os desafios que se colocam hoje
aos professores ao nível da sua formação?
Ao olharmos para a escola actual, veri-
ficamos a existência de uma fragmentação
do conhecimento, um processo de avali-
ação por conteúdos, embora sem grande
significado para os alunos, facto que a torna
menos significativa e menos valorizada,
sobretudo se se distanciar da sua função
de problematização.
Por sua vez, o professor moderno é pre-
parado para o previsto, o controlável e,
qualquer tipo de problematização, ainda
que ocasional, provoca tensões enormes e
é considerada uma ameaça à virtualidade
do seu papel e da sua função, sendo objecto
de eliminação pelo poder.



Psicologia e Educação 39

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

Assente numa cultura de homogeneidade,
a escola da modernidade apresenta uma
homogeneização a vários níveis - dos
professores, das disciplinas e da organi-
zação curricular - onde os saberes se
apresentam de um modo mais ou menos
estático e hermético e o professor não sente
grande necessidade de renovação dos
conhecimentos nem de formação contínua
(Barroso, 1995).
Deparamo-nos, assim, com uma escola
caracterizada por uma organização pedagó-
gica que visa a homogeneização dos alu-
nos e a uniformização das práticas
educativas (Barroso, 1998:13), onde a
autoridade do professor assenta em sabe-
res mais ou menos estereotipados, perma-
nentes, imutáveis e indiscutíveis, mais
dirigidos à memória do que, propriamente,
ao desenvolvimento de competências e
capacidades, transmitidos vertical e
homogeneamente aos alunos9 Em suma,
uma escola que ainda se podia dar ao luxo
de preparar os seus filhos para viver numa
sociedade semelhante à sua (Leite &
Orvalho, 1995:27).
E, se é um facto que para a escola da
modernidade era suficiente o tipo de
formação existente, dada a perenidade do
paradigma epistemológico em que assen-
tava, com a época da pós-modernidade, as
grandes mudanças sociais, políticas e
económicas entretanto verificadas
(Touraine, 1994; Giddens, 1998; Lyotard,
2003; Pourtois & Desmet, 1999;
Hargreaves, 1998), as TIC e, consequen-
temente, a nova contingência dos saberes,
passaram a exigir aos professores uma
correspondente atitude de permanente
reflexão-acção, baseada no diálogo, no
reconhecimento da contingência e da

problematização das questões, procurando
a sua articulação com os problemas da vida
quotidiana.
Um exemplo do que acabamos de referir,
prende-se exactamente com os desafios/
dilemas que a escola actual enfrenta, e que
põem em questão tanto a sua possibilidade
como a sua capacidade de ser desejada.
Assim, como é que, apesar de defender-
mos uma escola democrática que promove
a formação de indivíduos para que pen-
sem e se comportem de forma autónoma,
racional e criativa, esse ideal ainda está
tão longe de ser atingido?
Para Terrén (1998), a resposta a esta
questão, encontra-se no facto de se esta-
rem a verificar simultaneamente alterações
nos planos económico (trabalho), político
(participação) e cultural (valores, crenças
e tradições) e que afectam profundamente
a forma como a educação pública, raci-
onal e democrática, por sua vez, está a
enfrentar o desafio da condição pós-mo-
derna. Algumas dessas reacções são a
indiferença, o relativismo e a
desmotivação.
Que efeitos é que a percepção do ambi-
ente hostil às formas tradicionais de tra-
balho podem ter sobre o campo da edu-
cação?
O facto é que, quando colocados perante
a ideia de um futuro marcado pela incer-
teza quanto à obtenção de emprego na área
em que se pretendem formar, muitos
jovens, desanimados, desistem de continu-
ar a elaborar projectos para o futuro.
Por outro lado, em relação àqueles que já
se encontram a trabalhar, a sua grande
maioria sente-se desmotivada, porque sabe
que, dadas as circunstâncias actuais de forte
instabilidade económica, o seu emprego
não irá durar sempre.
Todavia, ao afastar cada vez mais as
pessoas do âmbito relacional do trabalho
verifica-se uma forte desvinculação social,
pois, em vez dele, é o desânimo e a

_______________
9 Costa, V. A formação contínua na pós-moder-

nidade (http://www.Cf-francisco-holanda.rcts.pt/
public/elo8/elo8_28.htm). Consultado a 10/12/07.



Psicologia e Educação40

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

desmotivação que traçam as trajectórias de
cada um (Castel,1995); ora, tal facto, é
extremamente empobrecedor, na medida
em que desqualifica os indivíduos do
exercício da sua própria cidadania.
(Terrén,1998). Trata-se, em última análise,
de uma cidadania negativa.
Que pode, então, a educação fazer perante
este conjunto de desafios?
Uma forma de os suplantar poderá estar
na (revisão) da ideia de aprendizagem, eixo
central do trabalho escolar, que passe a
remeter o conjunto de preocupações e
objectivos não só para a formação, mas
também para a preparação para a vida
activa.
Neste sentido, trata-se de desenvolver
estilos de ensino mais participativos, que
favoreçam o diálogo e a negociação, em
vez de se basearem no simples princípio
da autoridade assimétrica, em rotinas não
questionadas e pré-estabelecidas - que
possibilitem o desenvolvimento de com-
petências comunicativas e relacionais,
criativas e participativas, bem como de
iniciativa permitindo, deste modo, uma
integração mais activa capaz de ajudar a
lidar com a flexibilidade e a
descontinuidade que, certamente, os espe-
ra10.
E o que dizer da indiferença, da apatia,
do desafecto político, da desconfiança
quanto à forma como a política funciona?
Ou, mesmo, da fragmentação cultural a que
constantemente assistimos, geradora de
novas exclusões que afastam, assim, um
determinado grupo de pessoas da vida e
da participação cívica?
Que desafios se colocam à educação nestes
casos?

Em nosso entender, é fundamental resta-
belecer o exercício da cidadania activa
através de uma intervenção e de uma
participação mais democrática dos alunos
na vida política escolar, ainda tão defici-
tária, como forma de ajudar a vencer as
inércias de uma cidadania representativa
que, hoje em dia, tendem a ser exploradas
pelas orientações neoliberais. Da mesma
forma, é igualmente fundamental insistir
nas práticas de inclusão capazes de dar
lugar a uma cidadania mais activa e
interventiva numa sociedade que se pre-
tende que seja cada vez mais democrática.
A diferença principal reside, então, no
modus faciendi que considera que as
relações de poder, entendidas na perspec-
tiva foucaultniana (1998), são
questionáveis, desnaturalizadas, devendo
ser verdadeiramente analisadas, discutidas
e desconstruídas.
Todavia, e este é um facto importante, não
se trata apenas de reconhecer a existência
dessas relações de poder nem tão somente
de as compreender, pois, nesse caso, te-
ríamos novas dicotomias.
Como adverte Freire (1999), a questão não
reside somente no facto de termos cons-
ciência da opressão, mas de possuirmos
um saber crítico relativamente à mesma
inspirada numa prática experiencial,
(conscientização), a qual não pertence
exclusivamente ao domínio da consciên-
cia logocêntrica, mas ao da reflexão
epistemológica e da capacidade de
problematizar criticamente o “dado”.
Assim sendo, o fim das certezas cientí-
ficas, geradora de insegurança, transmite
aos professores uma necessidade cada vez
maior de reduzir tais incerteza, acompa-
nhada da necessidade de procurar outras
fontes de actualização de conhecimento,
seja através de uma formação contínua e
permanente, seja através da formação ao
longo da vida (Delors,1996), numa atitude

_______________
10 Gatti, B. Pós-modernidade, educação e pes-

quisa: confrontos e dilemas no início de um novo
século (http://www.scielo.br/pdf/cp/v35n126/
a04n126.pdf), Consultado a 15/12/07.



Psicologia e Educação 41

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

de permanente reflexão-acção. O modelo
do professor reflexivo, avançado por Schön
(1983), Perrenoud (2002), Alarcão e
Tavares (1996), entre tantos outros, impõe-
se, portanto, como um paradigma absolu-
tamente necessário.
Também para Habermas (1992), é possí-
vel sair deste contexto limitador e contra-
ditório que são as condições instauradas
pela modernidade, através da sua propos-
ta, a teoria da acção comunicativa e do
que designa de “razão comunicacional” ou
razão dialógica.
Em seu entender, basta mudar o centro de
referência, e instaurar-se uma racionalidade
detentora de consciência reflexiva e de
racionalidade dialógica, em que a sua
validade assenta na argumentação racional
e não na vontade arbitrária do sujeito.
Dado que a escola não pode manter-se
alheada à formação de uma cultura de
respeito pela dignidade humana, de valo-
res como a liberdade, a justiça, a igual-
dade e a solidariedade, aquela deverá ser
reconsiderada como uma organização
democrática, onde o diálogo, no sentido
habermasiano do termo, deverá visar
acordos significativos que só serão justos
se respeitarem certos princípios11.
Esta atitude dialógica que a educação deve
fomentar potencia o aparecimento de uma
consciência crítica, o reconhecimento dos
outros como interlocutores válidos com
direito a expressarem os seus interesses,
o desenvolvimento de capacidades de
participação num colectivo, a procura de
uma decisão final que expresse interesses
universalizáveis, através da obtenção de
consensus.
Em última análise, a escola, como orga-
nização dialógica comunicativa, não pode

ficar indiferente aos princípios de justiça,
à igualdade e aos direitos humanos face
à diversidade e à pluralidade.
O diálogo aparece, então, como a condi-
ção sine qua non para a participação de
todos no diálogo (em condições de reci-
procidade), pois é através dele que se
consegue a racionalização dos argumen-
tos.
Deste modo, Habermas proclama uma
racionalidade processual entregue unica-
mente à força racional dos seus argumen-
tos, livre de quaisquer constrangimentos,
interiores ou exteriores, os quais alcançam
validade a partir do momento em que todas
as pessoas que afecta conseguem pôr-se
de acordo democraticamente.
Constatamos, assim, que a ética
habermasiana se caracteriza por uma pre-
ocupação que recai sobre o fundamento da
validade das normas, numa discussão
prática, na qual tomam parte todas as
pessoas nela implicadas. E é graças a este
procedimento de validação das normas que
estas podem vir a obter um reconhecimen-
to intersubjectivo.
Todavia, não se trata de um consenso
qualquer mas, como já adiantamos, de um
consenso “fundado” sob determinadas
condições definidas pelas regras da argu-
mentação. Para além disso, embora não
menos importante, o princípio da ética do
discurso, tal como Habermas o entende,
impede que se possam ver especificados
determinados conteúdos normativos em
nome de uma autoridade filosófica e de
os fixar, definitivamente, em nome de uma
qualquer teoria moral (Pedro,2007).
Deste modo, propõe uma importante e
necessária reformulação do princípio ca-
tegórico a partir dos paradigmas da lógica
da comunicação: em vez de impor a todos
uma máxima que eu quero que seja uma
lei universal, devo submeter a minha
máxima a todos os outros a fim de exa-

_______________
11 Habermas refere-se aos princípios de since-

ridade, de inclusão de todos os interlocutores, todos
os interesses devem estar sujeitos à revisão
argumentativa, respeito pela diferença do outro.



Psicologia e Educação42

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

minar, pelo discurso, a sua pretensão à
universalidade.
Neste sentido, as decisões, numa perspec-
tiva comunicativa, estão nas mãos dos
próprios sujeitos implicados, são tomadas
por consenso democraticamente, prevale-
cendo o melhor argumento, que se vai
construindo e enriquecendo com a refle-
xão e a participação de todos os actores
no discurso. Deste processo emerge a
condição do espaço público, lugar por
excelência da palavra. (Pedro, 2007)
É neste sentido que Habermas, autor da
ética dialógica, denuncia a actual falta de
democraticidade nas relações sociais pre-
conizando, por isso, a necessidade de uma
transformação cultural, assente em novas
bases teóricas.
O exercício da crítica exige, portanto, um
critério e é a partir de uma racionalidade
prática, a partir da universalidade da razão
e a partir da incondicionalidade do prin-
cípio ético, que a ética discursiva se opõe
a todo o dogmatismo, oferecendo um
critério de validade universal que permite
superar a mera vigência fáctica (Pedro,
2007).
Mas, apesar de admirarmos este pensamen-
to precisamente por contribuir para uma
vinculação democrática do discurso ético
e, assim, ser capaz de melhor e mais
adequadamente responder às complexida-
des da sociedade hodierna, não podemos
deixar de identificar, no entanto, algumas
das suas limitações, nomeadamente, quan-
to à forma como este consenso é obtido.
Em primeiro lugar, como superar as
assimetrias que marcam nitidamente as
relações sociais condicionadas que estão,
pelos interesses egoístas, pelas lutas de
poder e que, inevitavelmente, introduzem
conflitos inviabilizadores de consensos?
Por outro lado, como assegurar a verda-
deira comunicação, o exercício de diálogo
racional imprescindível à justificação

argumentativa dos juízos morais
conducente, deste modo, ao estabelecimen-
to de consensos, geradores de acordos
intersubjectivos?
Deveremos associar a validade ou a jus-
teza de uma norma social a um consenso
intersubjectivo sem considerar a sua de-
pendência das pressões e condicionamen-
tos presentes numa discussão, ainda que
tal se verifique em condições radicalmente
democráticas?
Para além disso, o conceito de comuni-
cação habermasiano pressupõe a imparci-
alidade, mas não a pode fundamentar, não
sendo capaz de resolver o hiato entre as
condições ideais de comunicação e as
condições reais; i.é, por deixar de lado os
aspectos volitivos e dar prioridade somen-
te aos aspectos cognitivos (Ferry, 1996).
Todavia, consideramos ser este, efectiva-
mente, o enorme potencial que a educação
pode desempenhar, na medida em que uma
intervenção no sentido da formação crítica
e reflexiva permitirá ao sujeito afirmar-se
plenamente na sua cidadania.

Referências
bibliográficas
Alarcão, I. & Tavares, J. (1996). Reflexão

crítica sobre o pensamento de D. Shon
e os seus programas de formação de
professores. In Alarcão, I. (Coords.).
Formação reflexiva de professores:
estratégias de supervisão. Porto: Porto
Ed.

Azevedo, M. (1993). Não moderno, mo-
derno e pós-moderno. In Revista de
Educação AEC. 22. (89), 19-35.

Banks, J. (1997). Educating citizens in a
multicultural society. New York:
Teachers College Press.

Barroso, J. (1995). Os Liceus: organiza-
ção pedagógica e administração (1836-
1960). Lisboa: J.N.I.C-Gulbenkian.



Psicologia e Educação 43

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

Barroso, J. (1998). Escolas, Projectos, redes
e territórios: educação para todos e com
todos. In Cadernos PEPT 2000. 16.
Lisboa: M.E.

Castel, R. (1995). Les métamorphoses du
social. Paris: Fayard.

Castells, M. (2007). O Poder da Identi-
dade. A era da informação: economia,
sociedade e cultura. Vol. II. Lisboa:
FCG.

Delors, J. (1996). Educação. Um tesouro
a descobrir. Porto: Eds. Asa.

Domingues, J. (1999). Sociologia e mo-
dernidade – para entender a sociedade
contemporânea. Rio de Janeiro: Civi-
lização Brasileira.

Ferry, J. (1996). As virtudes da discussão.
209-218. In Morin, E. & Prigogine, I.
(Coords.). A sociedade em busca de
valores. Para fugir à alternativa entre
o cepticismo e o dogmatismo. Lisboa:
Inst. Piaget.

Foucault, M. (2005). A arqueologia do
saber. Coimbra: Almedina.

Foucault, M. (1998). A palavra e as coi-
sas: uma arqueologia das ciências
humanas. Lisboa: Eds.70.

Foucault, M. (1975). Surveiller et punir.
Paris: Gallimard.

Freire, P. (1999). Pedagogia da esperan-
ça: um reencontro com a pedagogia do
oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra.

Goergen, P. L. (1996). A crítica da mo-
dernidade e Educação. Proposições.
Revista Quadrimestral da Faculdade de
Educação da Unicamp. 7, 2 (20), 5-
28.

Giddens, A. (1998). As consequências da
modernidade. Lisboa: Celta.

Hargreaves, A.(1998). Os professores em
tempos de mudança. O trabalho e a
cultura dos professores na idade pós-
moderna. Lisboa: MacGrawHill.

Habermas, J. (1998). O discurso filosófico
da Modernidade. Lisboa: D. Quixote.

Habermas, J. (1992). De l’éthique de la
discussion. Paris: CERF.

Hall, S. (1999). A identidade cultural na
pós-modernidade. Rio de Janeiro:
DP&A.

Harvey, D. (1996). Condição Pós-Moder-
na: uma pesquisa sobre as origens da
mudança cultural. São Paulo: Loyola.

Heidegger, M. (1993). Ser e tempo.
Petrópolis: Vozes

Horkheimer, M. & Adorno, T. (1991).
Dialética do esclarecimento: escritos
filosóficos. Rio de Janeiro: Zahar.

Leite, E. & Orvalho, L. (1995). O Pro-
fessor aprendiz. Lisboa: M.E.

Lipovetsky, G. (2007). A felicidade parado-
xal. Ensaio sobre a sociedade do
hiperconsumo. Lisboa: Eds.70.

Lipovetsky, G.(1994). O crepúsculo do
dever. A ética indolor dos novos tem-
pos democráticos. Lisboa: D. Quixote.

Lipovetsky, G. (1989). A era do vazio.
Ensaio sobre o individualismo contem-
porâneo. Lisboa: Relógio d’Água.

Lyotard, J.-F. (2003). A condição pós-
moderna. Lisboa: Gradiva.

Moraes, S. (2000). Currículo,
transversalidade e pós-modernidade. In
Santos Filho, J. (Coords.). Escola e
universidade na pós-modernidade. São
Paulo: Mercado das Letras.

Morin, E. (1996). A noção de sujeito. In
Schnitman, D. F. (Coords.). Novos
paradigmas, cultura e subjectividade.
Porto Alegre: Artes Médicas.

Nietzsche, F. (1987). A gaia ciência.
Guimarães: Guimarães Eds.

Kierkegaard, S. (2002). O desespero hu-
mano. São Paulo: Martins Claret.

Pedro, A. (2007). Globalização, imigração
e cidadania: que desafios? 31-46. Pedro,
A. & Martins, A. & Fernandes, C.
(Coords.). Actas do Congresso Educa-
ção e Democracia: representações
sociais, práticas educativas e cidada-



Psicologia e Educação44

Vol. VI, nº 2, Dez. 2007

nia. Universidade de Aveiro. ISBN978-
972-789-240-2.

Perrenoud, F. (2002). A prática reflexiva no
ofício do professor. Profissionalização
e razão pedagógica. S. Paulo: Brasil.

Pourtois, J.-P. & Desmet, H. (1999). A
Educação pós-moderna. Lisboa: Insti-
tuto Piaget.

Prigogine, I. (1996). O fim da ciência? In
Schnitman, D. F. (Coords.). Novos
paradigmas, cultura e subjectividade.
Porto Alegre: Artes Médicas.

Robertson, R. (1992). Globalization. So-
cial Theory and Global Culture.
London: Sage.

Rouanet, S. (1987). As razões do
iluminismo. São Paulo: Companhia das
Letras.

Silva, T., 2000, “A produção social da
identidade e da diferença”. In Silva, T.
(Coords.). Identidade e diferença: a
perspectiva dos estudos culturais.
Petrópolis: Vozes.

Schön, D. (1983). The reflective
practionner. S. Francisco: CA. Jossey.

Terrén, E. (1998). Cultura escolar e
socialización laboral: a representación
do traballo nos adolescentes”, Revista
Galega de Economía, 7 (2), 133-156.

Terrén, E. (1999). Educación y
modernidad. Entre la utopía y la bu-
rocracia. Barcelona: Anthropos.

Terrén, E. (1999). Postmodernidad,
legitimidad y educación. Educação e
Sociedade. 20 (67), 11-47.

Touraine, A.(1994). A crítica da moder-
nidade. Lisboa: Instituto Piaget.

Thompson, (1995). The Media and
Modernity. Cambridge: Polity Press.

VAZ, H. (1991). Antropologia filosófica.
Vol. I. São Paulo: Loyola.

Webgrafia
Bailão, A. (2007). A dialética do esclare-

cimento: o olhar crítico de Adorno e
Horkheimer sobre a história do homem.
(http://chacombolachas.wordpress.com/
2007/12/02a-dialetica-do-esclarecimen-
to -o -o lha r-c r i t i co -de -adorno-e -
horkheimer-sobre-a-historia-do-ho-
mem). Consultado a 13/01/08.

Costa, V. A formação contínua na pós-
modernidade (http://www. Cf-francisco-
h o l a n d a . r c t s . p t / p u b l i c / e l o 8 /
elo8_28.htm). Consultado a 10/12/07

Gatti, B. Pós-modernidade, educação e
pesquisa: confrontos e dilemas no início
de um novo século (http://
www.sc ie lo .b r /pdf /cp /v35n126/
a04n126.pdf), Consultado a 15/12/07.

Hegel (http://www.mundodosfilosofos.con.br/
hegel3.htm). Conjunto de textos de Hegel
sobre a Dialéctica hegeliana, o Senhor
e o Escravo e Concepção Dialéctica da
História e da Filosofia. Consultado a 15/
12/07.

Rodrigues, A. Modernidade.(http://
w w w. f c s h . u n l . p t / e d t l / v e r b e t e s / M /
modernidade.htm). Consultado a 16/12/07.
Souza, S. Modernidade, pós-modernidade
e educação: como começar segunda-feira
de manhã? (http://www.elton.com.br/
FSDB/TI-FSDB-Esp-Texto1-Souza.pdf).
Consultado a 15/12/07.


